# சாதகர்க்குரிய சத்தான <u>நெறி</u>கள் ஸ்ரீ முருகனார் அருளியது

The Disciplines that are essential in the Spiritual Aspirant graciously rendered by Sri Muruganar

Translated and annotated by:

Robert Butler

## © Sri Ramanasramam

First edition 2020

#### Contents

| Foreword                                                     | iv |
|--------------------------------------------------------------|----|
| The Disciplines that are essential in the Spiritual Aspirant | 1  |
| Notes                                                        | 38 |

#### **Foreword**

In January of 2020 I was approached by devotees of Sri Ramana Maharshi to translate a small booklet of 96 sayings, composed for the benefit of *sadhakas* by Sri Ramana's most celebrated devotee, Mukavai Kanna Muruganar, a request with which I was willing to comply, having already translated a number of Sri Muruganar's compositions, both in prose and in verse. I began the work but with always in the back of my mind the idea that I would like to have the opinion of at least one other qualified person as to the accuracy of the translation before I ventured to have it published.

The obvious choice, and my own preferred option, was Michael James, who, as a close associate of Sri Sadhu Om, was involved in the study and translation of Muruganar's works for many years and continued to be so after Sadhu Om's passing. I contacted Michael and he agreed to look over the draft and suggest such amendments as he felt necessary. Not only that, he discovered that in his computer archives he possessed a series of scans of the original manuscript of the 96 sayings in Muruganar's own hand and forwarded copies of them to me. These he had obtained by courtesy of the Sri Ramana Maharshi Archive at Sri Ramanasramam. Michael explained to me that initially Muruganar explicitly left all his manuscripts in the care of Sadhu Om and that eventually, a few years ago, it was agreed that they should be handed over to the Sri Ramanashramam archives for preservation.

By this time I was well advanced in the translation, working from a printed booklet of the sayings, which had first been published by Sri Ramanashramam in 2008 and was now in its third printing. Although available only in Tamil, the little booklet seems to have made quite an impact with devotees as it is now in its third printing of 2000 copies each. As I worked through the sayings I noticed that in just a few instances there appeared to be errors of either sense or grammar or both, and in those cases I made educated guesses as to what the error in the original transcription might have been in order to restore to a given saying its intended meaning. When the scans came into my possession I was able to verify that my guesses, apart from one, were correct and the printed version contained a few errors, due mainly to the fact that at many points Muruganar's handwriting becomes rather flowing and cursive, such that on occasion certain letters could only be identified with certainty by careful analysis of the written glyph or glyphs, a process which involved enlarging them and comparing them with other instances of the same glyph or grouping of glyphs elsewhere in the text.

#### Foreword

It then occurred to me that, since the scans were in my possession and would be of great interest to devotees of both Muruganar and Sri Ramana, I should include them in the translated work, with the scans and printed version in Tamil and English on facing pages.

In the printed version this group of 96 sayings bears the title *cātakarkkuriya cattāṇa nerikal*, which has been translated as *The Disciplines that are essential in the Spiritual Aspirant*. This title does not appear in the series of scans, which begin merely, as the reader will see, with an Invocation to Sri Ramana followed by a brief, single paragraph Introduction.

Before he came to Sri Ramana as a devotee at the age of 36 Muruganar had been a distinguished Tamil pandit and was deeply versed in the Classical texts of the Tamil language. It is no surprise therefore that these saying are peppered with allusions to and quotations from a number of the great devotional and ethical texts of the Tamil language, such as the *Tirukural* of Tiruvalluvar, the *Tiruvacakam* of Manikkavacakar and the *Kondrai Ventan* of Auvaiyar. These references are not identified precisely in the text and sometimes not at all. Therefore notes have been added at the end to give this extra information. In addition there are notes giving additional, explanatory material, suggested by the content of the saying in question and other notes giving the textual variations between the original MS and the printed version published by Sri Ramanasramam, as explained earlier. Sayings for which a note is present are marked with an asterisk next to the number in the margin.

It is hoped that the publication of this work will be of benefit to all seekers on the spiritual path and that the inclusion of scans of the original manuscript will provide in many cases an added incentive for them to persevere on that path.

Robert Butler Wilmslow Cheshire February 2020.

#### Postscript - July 2020

At the time of publishing Michael has only been able to check the work up to saying 20. However the verses have been checked in full by N. Sankaran in Tiruvannamalai, who also suggested the Dedicatory verse to Bhagavan. I was also able to obtain a version of the verses done some years ago by David Godman and T. N. Venakatsubramanian.

## நூற்பயன்

அறிவொளியாந் தன்மெய் யகத்தலரப் பெற்றால் நிறைவெளியா மம்மெய்ந் நிலைக்கட் கனாப்போற் பிறவுணர்வெல் லாங்கற் பிதமாகப் பேரும் முறையுளியோர்ந் தாலகத்து மோனமன்றி யின்றே.

உண்மை யுணர்ந்தோ ருணரார் பிறிதென்னில் வின்மையே போல வெறுகற் பிதந்துவிதம் வண்மைசேர் சுத்தவருள் வாலறிவா வைகுமுண்மைக் கண்ணதுதா னந்தமிலாக் கண்ணாங்கை வல்லியமே.

ஸ்ரீ குருரமணப் பிரசாதம் vv. 284 - 285.

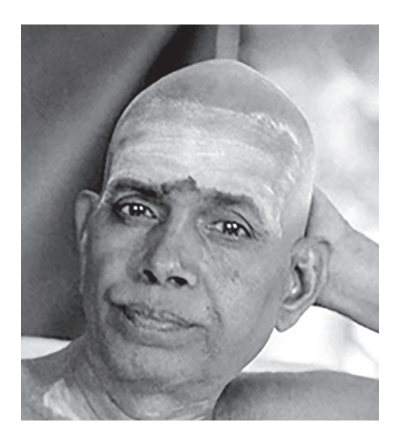
#### **Benefit of this Work**

If one attains the state in which the reality of one's own Self, the light of consciousness, blossoms within the Heart, in that true state of all-embracing emptiness, all other knowledge will be revealed as false and disappear like a dream. If one investigates inwardly in the prescribed fashion, it will be known that in the Heart, apart from mauna itself, nothing else exists.

If we say that those who know the Real are not cognisant of anything existing apart from it, then it follows that duality is an empty illusion, like the blue of a blue sky. The eye of truth, which abides as pure consciousness, pure grace possessing power and beauty, is indeed the Absolute, the infinite eye.

Sri Guru Ramana Prasadam vv. 284-285.

## ஓம் நமோபகவதே ஸ்ரீ ரமணாய



அயல்வழியிற் செல்லா தறிவொளியா முண்மை யியல்வழிக்கே சிந்தை யியங்க — உயல்வழியா நின்றகுரு பாதம்என் னெஞ்சத்தில் வேரிறங்கி மன்றவளர் மோனமலை.

The boly feet of the guru, abiding as the path of liberation, sank their roots into my Heart and rose on high as the Mountain of divine silence, so that my thoughts, no longer travelling on the outward path, moved now on the true path of the Reality which is the light of pure awareness.

Sri Ramana Inana Bodham, Vol. 3, v. 425

The Disciplines that are essential in the Spiritual Aspirant

| -           | Piato L. Si Rayana Mandiran                               |
|-------------|-----------------------------------------------------------|
|             | formed by son Ramana Mandiran<br>to states us Ral sported |
| Manuscoips. | Bio 138 WILL BON Gg of A De Com Let.                      |
|             | 82 70 110 73                                              |
| 9 min       | ones (pegalà 2 gel gruingant sois                         |
| (in and)    | GEL GINBANN ON CONTRESIO QUAS                             |
| 0196        | 2 NOOR & GONG ON GOOG ON Si                               |
| 600         | वेर्य ए दिल कि प्रमु के का का का किया है के को            |
| 6216        | 3 Andria 666 N 6 39 6 3168 N 9 M                          |
| 6 Brien     | on & a Brott on to b braver conto wha                     |
| 6250        | nager of convers comidate ( g) as                         |
| 6 900       | is our mixiele win                                        |
| . 0-        | 10 rome only of Borrie, & 6                               |
| 1. 28.60    | Add rown out mai natorida com de                          |
| 21.         | 3 Dei Nan Base cora sonusa Renco                          |
| 2 2100      | வை யறித்தேவ்வுக் கபாயமில்வே.                              |
| 3. 2        | mis Egniz Garnon 6 2 plg Uwis 66                          |
| 4. RIME     | Cornalio en di con Alina di verice                        |
| 2000        | Ré 6 UNON.                                                |
| 5 2161      | 3 ong Gway Con sug & www. o: othismag                     |
| Deur        | dis a sparada.                                            |
| 6. onra     | sad in Nonengadad overing, It in Bogan                    |
| 250         | Takket de Oding of wis, segood of w                       |
|             | Cavining of 7 Zugasia                                     |

உண்மை முடிவில் உறுதி பயப்பதாயினும் முதலிற் கேட்குங்கால் எல்லோர்க்கும் பொதுவாக உவகை தருவதன்றாம்; எனவே இங்குரைக்கப்படும் முடிந்த வுண்மைகள் சில ஒவ்வொரு சாரார் மேலெழுந்த நோக்கில் தங்கொள்கைக் கொவ்வாமையால் ஒரொருகா லுடன்படாது மறுக்கக் கருதுவரேனும் பொறுக்கக் கடவர். – முகவைக் கண்ண முருகனார்.

Although the truth will in the end foster certainty, it will not necessarily be equally pleasing to all when they first hear it. Hence the final truths here expressed may not in some cases, upon a superficial examination, accord with the views of those of every persuasion. Therefore they should be treated with indulgence, even by those who here and there are tempted to disagree with them and reject them.

- Mukavai Kanna Muruganar.

- 1\* இறை வடிவ மிரண்டனுள் சகளம் சகுணம் சுத்த மாயா காரியம்; பரமார்த்த மன்று. அஃது அப்பிராகிருத மெனல் ஒளபசாரிகமாம்.

  Of the two forms of God, that which is termed 'with form' or 'with attributes' is the product of pure  $m\bar{a}y\bar{a}$ ; it is not the Supreme. The term 'transcendental' is applied to it only in a metaphorical sense.
- 2 அறிவை யறிந்தோர்க் கபாய மில்லை.
  For those who know [the nature of] consciousness there is no danger.
- 3 உணர்ந்தோர்க் குண்மை உறுதி பயக்கும் For those who come to know the Truth, the Truth itself will foster certainty.
- 4\* வறட்டு வாதம் வறட்டெலும்பு; அனுபவ ஞானம் ஆயிரம் பொன். Empty disputation is like dry bones. Knowledge born of experience is worth a thousand gold pieces.
- 5 அகந்தை யொழிவே அமர நிலையாம்; அகந்தைத் தியாகம் அரிதிலுமரிது. Eradication of the ego is the state of immortality. Therefore the renunciation of the ego is that which is most rare and precious.
- 6 சாதுக்கள் பிக்ஷைக்காகவன்றி, அறிந்தோர் வீடுக்களுக் கடிக்கடி செல்லுதலும், அதனிலும் ஆங்கே தங்கி அவர்களோடு கூடிக் குலாவலும் அறவே அடாது.
  - Other than for obtaining alms, it is quite inappropriate for *sadhus* to pay regular visits to the houses of their acquaintances and even less appropriate for them to remain there, associating with them in a convivial fashion.

21 in Ga gird Howird Gover & mugi Garal NIG SINGO SIL Agi. 7' Likk, 'adoor con' Cogare sol in sortion own gildin Laronio ( may 21 m ( sario 21 Box 8 à Light Howonood Baloni. 8 218 ANU SIRINAND LONG OF GOOD WAS TO SUNDER 21 Barronugin GUNBARNI 9. HElm wornjudy wo Bois to Garnary La Seveny Choringo is 6001 aporting. 21 5) & dar Edas or 6 600 DOG miuli; & Lau Charais - Loning wying His alaring win y Sa stage Good on is showing of a Bungio entenood wy Trigoguli you wankit Lagio of gen Brania, 21: 16 is Dougang Gommi 25 in a Granie Beaut Lift of wood wood on y is un of on y is 2 on on avolo Bonof anti BLL www. on & Saglo 10 UJ Goodin Ega Good Universon 11 ஆவன் கயிற்றிற் பாட்டியோ வான்மாவிற் கற் பி தன் 12. வுல் கவாடுயிர்க்கும் கியல்பாகவே தண்ணிடத்து BE GO WOOTH A in Sy in LOA SEB GAR QUE A 10. HOB mg

7 டாக்கி, சினிமா முதலிய விடங்களில் ஸாதுக்கள் காணப்படுவது அறிஞரால் அருவருக்கத் தக்க அவமானகரமாம்.

For *sadhus* to be seen in such places as 'the talkies' or 'the cinema' is the kind of shameful sight that will be viewed with disgust by the wise.

8 ஆரோப அகங்காரமற்ற விடத்தில் இயல்பாக விளங்கும் அதிஷ்டான ஆன்ம (சொரூப) ஞானமே அருளென்பதன் பொருளாம்.

Awareness of oneself, one's real nature, which is the foundation (*adhiṣṭhāna*) that shines naturally in the place where the superimposed ego is eradicated, alone is the meaning of what is called 'grace'.

9\* அருளை மறைப்பது மருள்; மருளாவது ஜீவபோத மென்னும் மனவுணர்வு.
அது சகல கேவல மென இருதிறப்படும். சகல கேவலம் – நினைப்பு,
மறப்பு. அவ்விரண்டு மற்றதே சுத்த மென்னுந் துரிய நிலை. ஜீவபோதம்
சாமானிய திருஷ்டியில் உண்மை யுடையதாக் கருதப்படுதலை நோக்கி,
அஃதழிந்த சிவபோத மென்னும் ஆன்ம ஞானம் ஒரோவிடத்தே
சூனியமென்றும் பாழென்றும் உரைக்கப்படும்.

நள்ளிருளில் நட்டம் பயின்றாடும் நாதனே. இருளிடத் துன்னைச் சிக்கெனப் பிடித்தேன்.

என்றாற் போன்ற ஆன்றோர் வாக்குகளாலறிக.

Delusion (*marul*) is that which masks grace (*arul*). Delusion is the mental awareness known as 'ego consciousness', consisting of the two states, *sakalam* (the waking and dream states) and *kevalam* (the deep sleep state, unconditioned consciousness, which is falsely identified by the *jīva* as unconsciousness). These equate to thinking and absence of thought. That which is free of these two is the pure state, *cuttam* (*śuddha*), which is known as *turiyam*. From the ordinary perspective in which the ego consciousness is believed to be real, the knowledge of the Self, the Sivaconsciousness in which the former (ego consciousness) is annihilated, is described variously as 'emptiness' or 'a void'. This idea is expressed in the compositions of the great ones in such statements as:

Lord, you who in deepest darkness perform your cosmic dance! In the darkness I grasped you and held you tight.

 $10^*$  பரமுணர்ந் தோனே பார்ப்பான்.

He only is a Brahmin (Seer) who knows the Supreme Reality.

11 ஜீவன் கயிற்றிற் பாம்புபோ லான்மாவிற் கற்பிதன்.

The ego-self  $(j\bar{\imath}va)$  is an imaginary appearance in the Self, like the snake [erroneously perceived] in the rope.

un desiro Den Gugong 2 monute mossin is Egning Hinnyand En Doning to ugoof Lie trunn worken 22 min viguri ogono (og 1001 Ero UTUL & OW OOD BOND COURTY IN MY UEN BAGO. Tool God UNUR grupo SING GRANG A GOT GO Gary in yo. 13 mager 2 w & win ugg Monte consis of wis 14 of moneiggaling wan of a Conston in La. 15 6 13 good sunor g 6 g 1 6) 215 8 6 60 2 6 16 wigged Ballot Googs we did 17 Ling was a algung with. 18 gooloni Gunai dy lon 15 60). 19 LOGITGERGUEUTA MANGERGUNNES CONDINGUE अ देखा का एक अण्डिय मां ए पं दे दे ह द देखा . வியபிசரித்தக்வ மனத் தின் சாயாவம்; உற்றும் Uning & mag Bloot B BARN OUAD ATICE AT Equisis son in unuio. Les is 2 wind & B & B bonsylo Algor Groot 6 is war of or Son, 2 m - whigh SURORDENTINBONION LOSSES ONE STUBLIN LISBE EN in Cio. Striding SECEGO NONS 2/ g Good en is Bag & Big Sulon to Honlog

<sup>12\*</sup> ஒவ்வோருயிர்க்கும் இயல்பாகவே தன்னிடத்து நிகழுமன்பால் ஆன்மா சுக சொரூபமாம். அகந்தையற ஆன்மா சொருபத்தை உள்ளபடி யுணர்ந்தோர்க்கு அவ்வடிவாகவே விளங்கும் பரனிடம் சுபாவமாகவே கசியும் பக்தியால் ஆன்ம ஞானமே பரபத்தியென்று வேறு பெயராற் கூறுப்படுவதாம். எனவே பரபக்தியும் அபரோக்க ஞானமும் வேறன்றாம்.

Because of the love for oneself that naturally shines in each and every  $j\bar{v}a$ , the Self is the very form of bliss ( $sukha-svar\bar{u}pa$ ). For those who know the Self ( $\bar{a}tma-svar\bar{u}pa$ ) as it is when the ego is eradicated, [there arises] a naturally heart-melting love for the Supreme which shines as that Self. It is because of this love that knowledge of the Self ( $\bar{a}tma-jn\bar{a}na$ ) is also known by the other name of supreme love (parabhakti). Therefore supreme love and directly intuited knowledge [of the Self] ( $aparokṣajn\bar{a}na$ ) are not different.

- 13 சாதகர் உலகியற் பத்திரிகை மோகம் ஒழியக் கடவர்.
  It behoves *sadhakas* to abandon the [reading of] newspapers and periodicals which lead to delusion
- 14 அறிவைத் தவிர்த்து மற்றகிலமொன் றில்லை.
  Apart from consciousness, nothing else whatsoever exists.
- 15\* நெஞ்சை யொளித்தொரு வஞ்சகமில்லை.

  There is no deceit which we can conceal from our own heart.
- 16 முத்தியி லேனை மூன்று மடக்கம்.
  - All the other three [virtue, wealth and pleasure] are contained within [the fourth, which is] liberation.
- 17 வீட்டிலு மிக்க விழுப்பத மில்லை.
  There is no state more sublime than liberation.
- 18 தன்னைப் போல்ப் பிறனை நினை. Regard others as if they were yourself.
- 19\* மனத்தைப் போல விவத்தை யற்றது வேறில்லை. அதன் காட்சி அறவே நம்பத் தக்கதன்று. வியபிசரித்தலே மனத்தின் சுபாவம். அற்றம் பார்த்து ஸாதகனைக் காலை வாரிவிட்டு விஷயங்களிற் பாயும். மனம் உயிர்த்திருக்குமளவும் அதன் குணமும் மாறாது. எனவே, இடையறாத் தியான விசாரங்களால் மனத்தை அடியோ டழிக்க வேண்டும். அவ்வாறு கெடுக்கும் வரை அறிஞ னெவனும் கிருத கிருத்தியனாக அமைதியுற லாகாது.

There is nothing so unstable as the mind. Its appearance is entirely untrustworthy. The mind's very nature is to deceive and mislead. At the very first opportunity it will hog-tie the *sadhaka* and plunge into the world of phenomena. As long as it exists its nature will never change. Therefore it must be destroyed at the root through unrelenting meditation based on enquiry. Until it is thus eradicated no wise person should be at ease, assuming that his task is complete.

20 Anily is surius Buons on & Borger. Dinibun La mi Quoot of & of alburabalist மெனவும், மேரணம்பிறப்பெண்றிவை யிரண்டும் DW66 Cu od of to bood all & bloom good Bring & 2/46@gar root & agin stassort riggiologo usacian augargagario storia god konood w Storion of wywni, do i asa avenon digrom orga onto so w Bo & Box an on one who. 22 BL of mis & a ofic ( & Bos Gio 2 moneul is Bounini) 21 BEM augunwagganai, 210) To mindaugioucad Br Hequiaming war Bug Brime Going Bug Diggi wit. 23 BBRightonius @ Winkingoni Albacis goody word conicagni da sortive rete orton ounge Gh anguning AD By Ghai as is ong why is as is ong 24 Stasing 60 orgalon ot is overage Gariasonas que of quig good on many or of gr 21 in as arapades word Dongo soid a Dod From bigad on On. 25 Dany alon gory go woodin grance ou Juning Con Brain; quone or a to Juning Cyun by mortin Dongo bonyis our ynjugung.

20\* பிறப்பிறப்பென்பது பேதைமைக் கனவு. 'பிறப்போ டிறப்பென்னுஞ் சித்த விகாரக் கலக்க' மெனவும், 'மரணம் பிறப்பென் றிவையிரண்டின் மயக்க' மெனவும் மணிவாசக மறை ஓதல் காண்க.

What is called birth and death is a dream born of ignorance. See how Manikkavacagar in his Tamil Veda speaks of, 'The confusion of the mental flux known as birth and death,' and 'the delusion of these two known as birth and death.'

21 முழுமுதலான கடவுள் அகண்டாத்துவிதப் பரவெளி வடிவராதலால் அவர் தமக்கன்னிய மொன்று மறியார். அவர் சொரூபமான அப்பூரண சுத்த சைதன்யமே திருவருளுண்மையாம்.

The form of the primordial God is the undivided, non-dual, infinite expanse [of consciousness]. Therefore He knows nothing that is other than Himself. The real nature of divine grace is only that all-embracing, pure, awareness that is his very nature.

22\* கடவுளுங் குருவும் (இருவரும் உண்மையில் வேறல்லர்) அருளே வடிவாயிருத்தலால், அவரது ஸங்கல்ப பூர்வமாகவே அடியார்பாற் றிருவருள் நிகமு வேண்டுமென்ற நியதி சிறிதுமில்லை.

God and guru (in reality the two are not different) are of the very form of grace. There is therefore not the least necessity for them to intentionally bestow divine grace upon devotees through thought (*samkalpa*).

23 நேரிற் காணப்படு முயிர்கள் பால் அகமகிழ்ந்தன்பு பூண மாட்டாதார் காணப்படாக் கடவுளின் பொருட்டுக் காதலாய்க் கசிந்துருகல் விந்தையிலும் விந்தை!

That those who refuse to joyfully bestow their affection upon the beings they see and meet at first hand will melt and dissolve in love for a God who cannot be seen is indeed the wonder of wonders!

24 அகந்தை மமதைகளை எவ்வளவுக் கெவ்வளவு தம்மிதயத்தினின் றகற்றுவரோ அவ்வளவுக் கவ்வளவு இறைவனுக் கபிமுகமாக அணித்தாகின்றார்.

To whatever extent they drive from their hearts thoughts of 'I' and 'mine', to that same extent shall they turn towards the Lord and draw near to Him.

25\* இறைவனை ஏமாற்றும் வஞ்சர் தம்மையே ஏமாற்று வோராவர்; தம்மை எவரும் ஏமாற்ற முடிடா தென்னின் இறைவனையும் ஏமாற்ற முடியாது. என்னை? நெஞ்சை யொளித் தொரு வஞ்சக மின்மையாலும், அந்நெஞ்சக் கரியாகவே இறைவன் நிகழ்த லாலு மென்க.

நெஞ்சை கரந்தொரு வஞ்ச மிலாவந் நெஞ்சக் கரியாய் நிகழ்வோன் போற்றி — ஸ்ரீ ரமண சந்நிதிமுறை.

Those wicked ones who would deceive the Lord deceive only themselves. If no one can deceive himself, then it follows that no one can deceive the Lord either. Why so? Because there is no evil deed which we can conceal from our own heart and equally because the Lord exists as the witness of that heart.

Praise to the One who exists as the witness of the heart, the heart from which no evil deed can be concealed!

— Sri Ramana Sannidhimurai.

ot ooi for ! By grant Dwant & sque on ig & & Somone ways or is 6 to got & A was Bas Domperon Briggway 560 od. 16. Bonyavonus a Glor of in Brail BENNI Honorganon of Burison & Hony your Enonigo. 27BL ayon, 21 B & BOURD WHOOR LINGTON QUEGO பாலும் வெளிவத்தும், அடுவாகவே அறிவுக்கறி NABE & gun inonto 2 inon aigui 218 anda figi 28 @ in mic voinuc L grucon and Buin 216 wood & som ga Bain u Garago boi In wie Gua Gizy 6 29 Doju Bo A. too nigry Bandon 30 Byworggin Rome inleggoga Colich in by working on ne Alondy Conomique agyun Cono. 31 gor Brow gry med m organd war word on agill on down your & Dry By is NALL ONE now our versi com out a service of Narry · ugunos on aporiginalis done I wong ou of is Nog usga como 36 6 um ex i logar w Bon Aromon ou i vomon and a Gyon ug og in conner of a in 21 3/

26 இறைவன் பாலருளை எதிர் நோக்குவோர் அவர் வடிவான ஆருயிர்களிடம் அன்பு பூணல் வேண்டும்.

Those who live in expectation of the Lord's grace must needs harbour love for the beloved creatures who share his form.

27 கடவுள், அருளுருவான மானிடம் பூண்டு பெரும்பாலும் வெளிவந்தும், அருவாகவே அறிவுக் கறிவாகச் சிறுபான்மை உள்ளிருந்தும் அதிகாரிகளுக் கேற்பத் தத்துவத்தை அறிவுறுத்துவார்.

Although God usually appears in a human form as the embodiment of grace, on occasion He will impart the true knowledge of Reality dwelling within formlessly as the consciousness of consciousness itself. This depends upon the degree of fitness of the aspirant.

28 முற்றும் பண்பட்ட தூய மனமுடையோர் அம்மன சாக்ஷிக் கேற்ப வொழுகல் சாலப் பொருந்தும்.

It is entirely fitting for those who possess a pure mind that has been thoroughly reformed to conduct themselves taking that mind as their witness.

29 இதயமே ஈசன் வதியும் கோயில்.

The Heart alone is the temple where the Lord dwells.

30 இதயச் சுத்தங் கடைப்பிடித் தொழுகக் கற்பதே யதார்த்த ஸாதுக்கள் கற்க வேண்டிய முதற் பாடமாம்.

The first lesson that true *sadhakas* must learn is to conduct themselves with a firm resolve to maintain their purity of heart.

31\* தமக்குரிய திறமைகள் எத்தகைய வாயினும் ஸாதுக்கள் அவற்றைச் சிறிதும் பிரகடனம் பண்ணலாகாது. பண்ணில் அவர்கள் பிராண பதமான ஸாதனத்துக்குக் கடைசிவரை பெரிதும் பிரதிபந்தகமாம்.

Whatever abilities they may possess *sadhakas* should not flaunt them in the least degree. If they do so, it will remain to the very end a great obstacle to their *sadhana*, their most important endeavour, to attain the refuge for the soul.

32 பெண்டிர் முதலாயினோர் பிரணவ ஐபம் பண்ண லாகா தென்பது ஆன்மாவை ஒருவன் அனுசந்தானம் பண்ணலாகா தெனத் தடுத்தற் போல்வதேயாம்.

To maintain that women and others should not repeat the holy syllable Om (*praṇava japa*) is like prohibiting someone from contemplating the Self.

| ()  Anorio v omomo NANO 4 orto 18 Janis  By Neo:  33 HA HANGAR NA EN BLEWGABBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBBB                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 23 21 gl 21 gl gan ang En to Lquig gio agno aga G La com al com a sur aga co anais and a sur aga co anais and a sur aga co anais and a sur and |          |
| 33 AB AMERICAN NA SONA BOLDENS SONA SONA SONA SONA SONA SONA SONA SO                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | VINDE    |
| apa G sie Son North Balling Ballo out in a sie Curan al s | . 26     |
| 34 2 gatos elaciona ( 2 ggco elaco e | ,        |
| 35 Linggi Lengilly, Ballo Ellowood  orgh A.  36 2 my graf, 2 gives Brond Good  Can D my org of our organy und  37 of Cononguyo 2 in in boot water grabel of  git to a bill But neg- bin in ord our con Court  to it of and or of the court of our con  40 of ord gif or onlow or of the our con  yenges is an or or or of the our con  yenges is an or or or or or or or  yenges is an or or or or or  yenges is an or or or or  un or or or or  yenges is an or or or  un or or or  yenges is an or or or  un or or or  yenges is an or or  un or or  yenges is an or  un or or  un or | 5675.    |
| 26 2 mings Bref. 2 Bings Brond Gob- Ban Dingwig for way you a.  37 of Enonguyio 2 war book was grable git tolkis Buta Eg- Binon boston Could wisto.  38 And and gran and alia ou sy;  2 oras and gran Son Bide ou son 40 gros gran was gon son which was 40 gros gran was gon son which was 40 gros gran was gon son which was 40 gros gran was gon son was and younger san on come way an along                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | Köz esn  |
| 36 2 mings Bref, 2 gives Brong Gob.  Ben Dingula fineway y UNG.  37 of Enongulio 2 in in Book on Bo grable  git tolkis But Beg- Bi in and route of but  to is of in which on one is to our by;  Lorand De Gona on pickis Guns  40 grof gip oriento who Ft the askin and  ylong bi san on cais wiffer alore  41 orni Book gon on who be sur por                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
| Gen Dingung finong y UNG.  37 of Enonguyo 2 in in book on the grable grable grable grable grable grable on the grable of but on the out of the  | ang glow |
| 37 of Cononguyio 2 in in boot to 1 to g grable gibble gibble build but to build out of the out of t |          |
| gje sonail Butalg- grand onton (6 6 1)  son of on one of son on one of son on one  40 good ga orion to war of ste sund in and  ylong son is an one of ste sund in and  ylong son is an one one son who are  ylong son is an one one sund on one  41 one Comis good on who son one  41 one Comis good on who son one                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Mennie   |
| 40 good good on a con and and son and  | 3        |
| 2 ordin of General gooden which ou and 40 good gooden which the selection of and the selection of and                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |          |
| 40 good good on to who Di se and in And my on of sign of one wing on one wing on one of se one of on |          |
| 40 good good on to the standard of or of or of or of good on the wing on a so                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 3).      |
| 41 orallswig gin son whatigis sing or                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |          |
| 41 august dengen mores a sunde                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 200      |
| 41 states of grant and st                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | 2 sam    |
| 1-1/41-110 IPM (MI TO BE THOUGHOUTERA)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 31620    |
| Gasistic and did @ De midmonerd                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | Lainey   |
| goordand and working mand device in                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | od of    |
| ungricino Eggine woogwood, &                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Biene    |

33 அதி அறிஞரா லறவே கடியத்தக்கதாம்; அளவுக்கு மிஞ்சினா லமுதமு நஞ்சாம்.

Excess should be altogether avoided by the wise. Even ambrosia, taken to excess, is a poison.

34 உதாசீன வாழ்க்கையே உத்தம வாழ்க்கை.

The life lived in detachment is the noblest life.

- 35 பற்றறப் படைப்பற, நாடகம் போல விஞ்ஞாலத்து நட.

  Conduct yourself in this world as if in a drama, without attachment and without agitation.
- 36\* உண்பது நாழி; உடுப்பது நான்கு முழம் இத்தனைகோ இவ்வுலகத் திவ்வளவு பாடு.

A measure of rice to eat and four cubits of cloth to wear [is all we need]. Is it for just this that we endure such suffering in the world?

- 37\* ஒருவரையும் உல்லங்கனமாகத் தூக்கி யெறிந்து துச்சமாகப் பேசாதே; துள்ளின மாடு பொதி சுமக்கும்.
  - Do not speak harshly to, ignore and reject anyone. An unruly bullock will come to bear a [greater] burden, (i.e. he will not escape punishment).
- 38 அறிவினுஞ் சால வடக்கம் பெரிது. உணர்வினுஞ் சால வொழுக்கம் பெரிது.
  - Self-restraint is much more important than knowledge. How we act is more important than what we think.
- 39 பிறனை யிகழ்வான் தன்னை யிகழ்வான். He who reviles another reviles himself.
- 40 தனித்தன்மை யாஞ்சிச் சடவகங்கார மற்றனைத்துந் தானாமெய் யறிவா விளங்கு.
  - Shine with the true awareness that all is one's Self, free of individuality, which consists of the ego which is an amalgam of the sentient (*cit*) and the insentient (*jada*).
- 41 எவரேனுந் தன்னை யிகழ்ந்து தூற்றின் அதற்கேதுவும் எளிதிற் நானாக வறிய லாகாததுமான தன் குற்றத்தைத் தானறிந்து சீர்திருத்திக் கொள்ளத் தனக்கவகாச மளித்தற்காக அவர்பால் நன்றி பாராட்டுங் கருத்துடைய னாதலன்றி, நேர்மாறாக அக்குற்றத்தின்கட் பிடிவாதஞ் செய்தழுந்தலும் அவரை வெறுத்துப் பழித்தலும் தனக்கு விரைவில் வரக் கடவதாய கேட்டுக்கு அவற்றை முன்னறி குறிகளாக அறிஞனறியக் கடவன்.

Should anyone scorn you and spread slander about you, your attitude should be one of gratitude towards them for giving you the opportunity of recognising and correcting some fault that you might otherwise not easily have noticed yourself. The wise will be aware that, if, conversely, you cling stubbornly to that fault and hate and disparage that person, these are sure presages of the ruin that is destined soon to overtake you.

SIX Bing & route Defound & a tou of Cosyalo Home Gorgesion figure, from it of or ongorn NJILL Ngaw Bx CXB Horyony @ or oring & ma ound sing a roing was a way. 42 Big oris Bos Egranging, Squil Calo corost. Trongo conquis & one or givex jaron digulon de is q oung toriche Les Rigulonovisquares 43 24 0016 GUNOU BENUNOT 4900016 2 om onle 49 om is Euna zewislon wer in we common of of al Bungaregara Alago We arung & noorkonio. 219@ wood En, & w Bungo (ug Bungio) 21 in ~ 5) File out down con Conver Original di so cor is se of w Enson anglanger up. 21d Bong Brow 6, 2500 6 m co iou omie, gon out girg, 68 69 BADO, NAD on gwio Dyow U AWAWANA MAON, Quisquigayune one Braid on Dyjuda gis on young sion somgong Buwas ony & Bourses Gaggaringg is 2000 Emples Signwaris Gaggrangi Bun BN gl oroni ungroupged & contion. It Burn of 6 25 m Baria son Donog 6 domon wario, J. 360 auron nest amus

42 இஃது எங்கிருந்து தோன்றிற்று? இதன் மூலமென்ன? என்னு மாராய்ச்சியை எழுப்பு முகத்தால் கற்பனை கடந்த பொருளைக் காட்டவே கற்பனை வந்த காரணமாம்.

The reason false imagination arises is to reveal the reality that transcends those imaginary appearances by instigating the enquiry as to wherefrom did they arise and what is their source.

43\* ஆன்ம சுபாவ நிலையான மரணம் உண்மை மரணம் போல ஆருயிர்களை மருட்டல் மனோமயமான ஜீவபோத வடிவுக் கிருத்திரிம விபரீத ஞானமாம். அதனாலன்றே, சிவபோதம் (பரபோதம்) அல்லது சுத்த சைதன்ய சொரூபமான முக்திக்கு முன் அஞ்ஞானம் அழிய வேண்டுவதாகின்றது. அகந்தை நாசம், ஆன்ம ஸமர்ப்பணம், தன்னிழப்பு, மனோநாசம், வாசனா கூயம் முதலிய பரியாயங்களான், முடிந்த முத்தியு பாயமாக நூல்கள் சிறப்பித்துக் கூறுவது அம்மரணத்தையே யாக வறிக. திருவாசகச் செத்திலாப் பத்தும் அப்பொருளையே நுதலியதாம். 'செத்தாரைப் போலே திரி' எனப் பட்டினத்தடிகளும் பணிப்பர். இதுபோல வரும் ஆன்றோர் வாக்குகள் இன்னும் எண்ணிலவாம்.

That which deludes people into thinking that the 'death' in which one dwells as the nature of the Self is actual death is the perverse, erroneous understanding whose nature is the ego-consciousness whose form is the mind. Is it not so, therefore, that as a prerequisite for gaining that liberation, whose nature is pure consciousness, or Siva consciousness (consciousness of the Supreme), it is necessary to destroy that false understanding? Know that that which the scriptures praise as the means for final liberation, using such synonyms as 'the destruction of the ego', 'the offering up of one's self', 'the loss of one's self', 'the annihilation of the mind' and 'the destruction of inherited predispositions (*vasanas*)' is only that 'death'. The decad, 'I have not died' in the *Tiruvacakam* illustrates this point. Saint Pattinattar too in a similar vein sings, 'Go about as ones who have died.' Such expressions by the great saints are too numerous to count.

44 2 minus whoring of gir Eva Drimegy stonio De Oforwasiale vi & in Egi fayilge Hopware Bar 2 more of on y go y god Bishui Da Gi. organi Guston avoring o Nagyi. 45 4 Brista Genia Doning monggen 21 mg you med hes. org si Buston anguamus Bu Gorafiuglo un Strankhalo wain wong londing Ja ornava Sangagain - Organ. 46 Co Du Gotont suggistic Gut and og ; 2 wille 2my Bisingramonic Strong on Stron lavoury dig Egygai Ononi Tio. org longio DE Anon an wingvindo galing Butio very Doving wing, din any twing of day day day down of 47 maid Bo nor fin Dy of and Daring gra Dy Dy sight visquelino vomegini Ba selfinowonor gail tring a megacould Invivorable force gg So unguisand of to vomyio uwogio Bunyio! Bong rom y-48 grit Gon Gringing Dwarg sondwang + sting of Bagasagga hag muggan mad orgen wing Quanion of son Eu, garegomunia & Xag

44 உண்மையாளர் எழுத்துப் பேச்சிரண்டிலு மொப்ப மிக மிதமாயிருக்கக் கடவர்; இன்றேல் அறிந்தோ அறியாமலோ உண்மையினின்று தவறுதல் நிச்சயம் நிகழும். அதிகப் பேச்சா லனர்த்தம் விளையும்.

People of integrity should exercise great moderation both in what they write and in what they say. Otherwise, it is certain that, knowingly or unknowingly, they will deviate from the truth. Excessive speech will give rise to nonsense.

45\* சுருங்கச் சொல்லி விளங்க வைத்தலே அறிவுடைமைக் கழகு. அதிகப் பேச்சா லறியாமையே வெளிப்படும்.

> பலசொல்லக் காமுறுவார் மன்றமா சற்ற சிலசொல்லல் தேற்றா தவர்

> > — திருக்குறள் v. 649.

To express one's thoughts clearly using just a few words is the ornament of wisdom. Excess verbiage will only highlight one's ignorance.

Many words they'll delight to use, who have not learned to make their point with just a carefully chosen few.

- *Tiru-k-kural* v. 649.

46 பேசிய பேச்சை அழித்துப் பேசலாகாது. உயிர்க்கே ஊறு நேர்வதாயினும் சொன்ன சொல்லைப் பாதுகாத் தொழுகல் வேண்டும். எதனையும் இரு காலாராய்ந்த பின்பே ஒருகாற் பேசும் பயிற்சி பெற்றாலன்றி, அவ்வாறு கடைப்பிடித் தொழுகல் எவரானு மியல்வதன்று.

You should not contradict yourself. Even at risk to your very life, you should behave strictly in accordance with the words you have spoken. [However] it is not possible for anyone to behave with such firm resolve regarding anything whatsoever unless they have perfected the practice of saying something once only after thinking it over twice.

47 எவர்க்குமே எளிதிற் றெளிவாக விளங்கத்தக்க சிறு சிறு ஆப்தக் கிரந்தங்களைப் பண்டிதர்க்கே அரிதிற் பயன்படத்தக்க சாஸ்திர ஐடிலமாகச் சாலப் பரக்கச் சமைத்தலே பாஷ்யங்களுக் குரிய பண்பும் பயனும் போலும்! நன்று. நன்று.

It would seem that the nature and usefulness of learned commentaries  $(b\bar{a}sya)$  is that they take extremely, brief, practical texts, suitable to be easily and clearly understood by all, and vastly expand them into convoluted sastraic tangles that are useful, on rare occasions, only to the learned. How good. How good indeed.

48 தன்னாற் செய்தற் கியலாத காரியத்தைச் செய்து தருவதாகத் தாக்ஷண்யத்தால் வாக்களித்துப் பின்பு பொய்ப்படலினும், முன்பே, தாக்ஷண்ய பங்க நிகழுமாயினும் அது தன்னா லாகாதென்று மறுத்து விடலே அறத்தோடியைந்த அறிஞர் தொழிலாகச் சால்புடைத்தாம்.

> இசையா வொருபொரு ளில்லென்றல் யார்க்கும் வசையன்று வையத் தியற்கை — நசையழுங்க நின்றோடிப் பொய்த்தல் திரைதொடிஇ செய்ந்நன்றி கொன்றாரின் குற்ற முடைத்து. — நாலடியார் v. 111.

Rather than promising as a kindness something they are not able to deliver and then reneging on their promise, the wise will refuse in the first instance,

wands is Has de woway vyv chow an obsidance En Hyg Ega cow sque go of Gragant & Drivymi ggrio Donsun Gan Count of a Comma wind Bi was more warmed fundang - Bout mains Book on Lou Guninggon Bong Egal & Oring Bonn GARON By Bigy Com gg/(Bracquis). 49 dy good stool ngg Song on on agent yoming ones singer growing whoway with in I debugging Be we Hof making ong was Buisy Eximon Eningle Don Byil vony Ly word is Gramm GASTE oron bo an Gonon a only siggent Burongs proposes me Bar 6000000000. 50 2 N Sidlang out Ching of Swown Bygoot of orgenue ounger un onio Buravu goriggi alo De longe i Gloranu que non g on lon wi is of goin is OGO garon mid garoning u surine Garbugong of an orie of Ruitous one one Brid Hange Ladge onortallic agoin to own ivon NTW BARRY BLAN 21 y Brs & y gro. of Bog good on in the Staring of on y on tond

saying that it is not within their power, even at the cost of incurring disgrace on that account. Such is the excellence of the wise whose actions are aligned with moral virtue.

Maid whose arms are stacked with bracelets, there is nothing wrong in refusing to give that which it is not within one's power to grant. That is the way of the world. But to continually offer something without actually giving it, until the person requesting it gives up the desire for it, is equivalent to the sin of one who forgets a good deed done to him  $-N\bar{a}lativ\bar{a}r \text{ v.}111.$ 

49 அறிஞன் அனர்த்த ஹேதுவான ஆவேச வுணார்ச்சியை அறவே தானடக்கி யாள்வது மட்டுமன்றி அதன் வசப்பட்டோரிடமும் அதி ஜாக்கிரதையாக நடந்து கொள்ள வேண்டும். இன்றேல் வீணாகப் பின்பு கழிவிரக்கங் கொள்ள நேரிடும். எனவே கூடுமானவளவு அத்தகையோரைத் தவிர்ப்பதுகூட நலமென்னலாம்.

The wise person should restrain and control completely the frenzied state of mind that courts disaster. Not only that, he should behave with extreme caution towards those who are under its control. Otherwise he may needlessly come later to regret it. Therefore he should take the attitude that the best plan is to avoid such people altogether as far as it is possible.

50\* உலகியலில் அதனதனுக் கேற்ற விலை கொடுத்தன்றி எதனையும் பெற முடியாமை போலப் பரமார்த்தத்திலும் அனைத்துக்கு மாஸ்பதமான தன்னை அர்ப்பித்தன்றி, முழு முதலான ஸச்சிதானந்த பரமான்ம சொருபத்தை ஒருவரடைத லியலாது. ஒருவனடையும் பரமான்ம சொருபப் பெருமையை நோக்க அதற்கீடாகத் தானளிக்கும் ஆன்ம சமர்ப்பண விலை ஆராயுங்கால் அறவே சிறிதாம்.

தந்த துன்றன்னைக் கொண்டதென் றன்னைச் சங்கரா யார்கொலோ சதுரர் அந்தமொ றில்லா ஆனந்தம் பெற்றேன் யாதுநீ பெற்றதொன் றென்பால்.

எனப் பெரியோர் பேசலால் அவ்வாறு செய்யும் பரிவத்தனை எவ்வளவோ லாபகரமாதல் காண்க.

(இது துவித பாஷையாற் கூறிற்று. காரியார்த்தமாகப் பூண்ட தோட்டி வேஷத்தைக் களைதலானே தோண்டமா னரசன் அரசனாக விளங்கல் போலக் கற்பித ஜீவ போதத் தியாகத்தானே நிஜான்ம ஸாஷாத்காரம் பெற வேண்டு மென்பது அத்துவித பக்ஷக் கருத்து (ஜீவபோதம் – நானென்னு மகங்கார வடிவத் தனித்தன்மை யுணர்வு, நிரந்தர மின்றி எழுந்தொடுங்கு மியல்பால் இதுவே தன்மையி னுண்மை யன்றாம்). தன்னையே பரிதானமாக – பலியாக வழங்கி அதற்கீடாகக் கொள்ளத்

10 fritan wir GraCorn & grain His ster on Minus maris gio 60 in Cyon wag & Guing gran Dy on van - oroni GUREUNI BURNIN DENDREM ORIDIGIO U wiggin orinor Enround good dro [ Lay gong unanguning on y ing. Las wrigh wasing on a Gpring Con rejongalonic Cogan Good eldraint revert on state of vousida Burni Ling of or or Bungag walgan Bog By some our hange glasio oung 6 a mil 5 to oneg sigh of ungaragy ( Bhi Bungio - Balanay or introduced and desire be sound of Ball Bring orgo 6 grain is swinin Dy En gon onew on onew on (y 6). gon on Ow us grantend - varund-supid deging herail OLA in on go RA Box mount or lailer wood By-Tonopiogne Sq @ igunano le rangary 27. 51 Heisiveng Bong Buna Heisive BUHHIO Ofm DSUGBIR Brianni Goi stool Bal 21 you Go Grate at row He IL Ge on sol is 1 Anvarious aloud of Misign Com Brown Bro waterongradow sudal Lawriday Con

தக்க வேறு பொருளில்லையன்றே என்னும் தடை இதனாற் – பரிகார மாத லறிக.)

Just as in worldly affairs nothing can be obtained without paying the appropriate price for it, so, in the realm of the supreme Reality, no one can realise the nature of the supreme Self, being-consciousness-bliss, the source of all that is, without offering up his own self, which is the support of all things [in the world]. Compared to the greatness of the supreme Self which is thus attained, the price of the sacrifice of one's own self that is paid for it in return, is, when we think about it, an exceedingly small one.

You gave yourself to me and in exchange that gained by you was only me. Then who, O Sankara, is wiser of the two? That which I obtained was utter and unending bliss, but what one thing did you obtain from me in this?

We may judge from such expressions by the great saints exactly how profitable an exchange made on such terms will be.

(Here we are speaking in the language of duality. The advaitic point of view states that, upon the abandonment of the imaginary ego consciousness, the realisation of the eternal Self must occur, just as the Tondaman king appeared once more as a king, once he had removed the disguise of a servant, which he had assumed for a certain purpose. (Personal (*jīva*) consciousness is the awareness of individuality, which is of the form of the ego which says 'I'. Due to the attribute whereby it is not continuous but arises and subsides, this is not in its nature real). The 'bartering' of oneself must mean the 'destruction' of oneself, because of the objection that, [from the advaitic point of view] upon the offering up of oneself, there exists nothing equivalent which is fitting to be accepted in return.)

51 அடக்கப்படாத குதிரை போல அடக்கப்படாத பேச்சும் ஆளை ஆபத்துக்குள்ளாக்கும்; எனவே அற்பமும் நெகிழ விடாமல் அடக்க மென்னுங் கடிவாளத்தை என்று மிறுக பிடிக்க வேண்டும்.

```
யாகாவா ராயினும் நாகாக்க காவாக்காற்
சோகாப்பர் சொல்லிழுக்குப் பட்டு
— திருக்குறள் v. 127.
```

Like an untamed horse, unrestrained speech also will bring calamity upon a man. Therefore always draw tightly on the bit called self-control, never loosening your grip for a second.

```
Whatever else you fail to guard, guard your words. Or else, through a slip of the tongue, much misery will be felt

— Tiru-k-kural v. 127.
```

Anivi Grand garines. Journ of sin 52 Gujongio Ov Bil Cours sty mont fill 660 min. 53 Eujor ani Bur bagongangi Buni. 54 Declaggin with nontantin. 1 6 JO a sor lock of 10 sor Estina son weed of said sis Ego wow is ward Longi. Stony 2000 gur oot wakis goin & in serin By womitto gio www viscong or ag arrow le good is or or us Bis congrega on Lome - of more . Is food is wish Mast off & Growing, grow sa newwork God 99 Domy on con one exc 410 69 99 LANDEN DEN ON ON NEROU -Beggguaged senand semongs seguni serial grom and or my sight male shind gonomeways & pistowned Sige Bridadi or on pure a now will in when the string win Befg qua acomy Dio wood Beo Gyravous grandmuringfor og comunic ung Sew 56 on on by Bama & wing of Bromis 66 ony wallmanyy yug & Sug in dai any way,

- 52 பேச்சைப் பெருக்குவோர் அறிவைச் சுருக்குவோர்.
  Those who are expansive in speech will shrink in knowledge.
- 53 பேச்சை விரிப்போர் கருத்தைக் கரப்போர்.
  Those who speak at length conceal their intent.
- 54 அடக்கத்தின் மிக்க வணிகலமில்லை.
  There is no greater ornament than self-control.
- 55\* உன்மையில் அமரரான மக்கள் மனமாகிய மதுபான மயக்கத்தால், அறிவு கலங்கி அந்தோ பாவம், மரராக மரித்துக் கழிகின்றார். என்று அம்மதுபான மயக்கந் தீர்வரோ அன்றே மீண்டும் தம்மியல்பான பழைய அமரத்துவ மடைந்து விளங்குவர். மனமே பிரமாத வடிவான மரணம் என்பது நம் மகர்ஷிகள் கண்ட உண்மை. ஆதி மனுஷ்யர்களான ஆதாமேவாள், தன் சாயையாகவே தம்மைப் படைத்த இறைவனாணையைக் கடந்து தம்மிதத்துக்காகவே அவனால் விலக்கப்பட்ட நிஷித்த பலத்தை அவாவிச் சுவைத்து அதனால் அவர் தாமே யன்றி சந்ததியாரும் தெய்வத் தன்மையிழந்து நிரந்தரமாகச் சீர்கேடுற்றனர் – என்னும் விவிலியப் பூர்வாகமச் செய்தியில் நிஷித்த பலமென்று இம்மனமே குறிக்கப்பட்டது. தாமாணை யிட்டதனை அணையிட்டபடியே ஏனென்று கேளாதியற்ற வேண்டுமென்று மக்களை வற்புறுத்தி வேதங்கள் விதிப்பது, மனமே கூடாதவற்றைக் கூட்டுவிப்பதும், நல்லதைக் கெட்டதும், கெட்டதை நல்லதுமாக மருட்டுவதுமான விசித்திர மாயா சக்தி யாதலால் அத்தகைய மனத்தால் மட்டுமே ஸநாதன தர்ம ஸ்வருபம் இன்ன தென்று யாராலும் மதித்தற்கரி தென்னும் இக்காரணம் பற்றியேயாம். எனவே, பலபடியாலும் மனிதனுக்கு மனத்தின் தொடர்பு அறவே கடியத் தக்க தென்பதாம்.

By consuming the intoxicating liquor of delusion, which is the mind, human beings, who are in reality immortal, become mentally confused, and, alas and alack, live and die as mortals. The moment they are free of that intoxicating liquor of delusion, they at once recover their former immortality, which is their true nature and glory in it. The truth that our great rishis revealed is that the mind is simply the death which takes the form of forgetting our true nature. The first humans, Adam and Eve, disobeyed the command of the Lord who had created them in his own image, lusting after and relishing the vile fruit, which for their own good he had forbidden them to taste. As a result not only they but their descendants also lost their divine nature and fell from grace for all eternity. The vile fruit referred to in this story from the Old Testament of the Bible is this very mind.

1 Book 60 ma nga y my i m i E avivasio Birmage OKLICS is OKLIC mg Birmas was ward of a grown or sig a wow said wagara siggarde bogggrade 660 and read to was grand on sel stimed WARRY is woffight topongo is Distagmie ungy Bullais oton Bry un unque y is wood Die waighin ogn ing den on we que ARK Gymugnio. 56 E Jakons was com agawaijong, Equipain uno serveron saisformie un General a lingu Briggare 6 times 2 more of Horizonsa Bri uwlon of 8 or 6 come w aregury Jens Iniverig buing 25 four Now Novi. oron Bn oris a wary is & gld Gartons & Dy y is dais day ungelogg Go mylld Bro agy ac mewnes. 57 ogosom God of squaray ar 6 mgs Endie Dorden julation others of BAGGOD Stown of BROT of Annie Some or a design won in a succura. 59 & Alon anipion Gono i au Bilie.

The Vedas strongly enjoin mankind to obey their command exactly as they command it, without asking why. But the mind possesses a wondrous power of delusion ( $m\bar{a}y\bar{a}$  sakti), which causes it to associate with that which is forbidden and deceives us into thinking that what is good is bad and what is bad is good. It is for this very reason that it is impossible for anyone employing only such a mind to grasp what is the nature of the eternal lore ( $sanatana\ dharma$ ), which is difficult for anyone to grasp. Therefore we might say that in a number of ways man's association with the mind is entirely to be rejected.

- 56\* தேவ பூ.ஜை, ஸாது சேவை முதலியவற்றை இதயத்திற் பரம சீதளமான சாந்தியைப் பறிகொடுத்து விக்ஷேப வேகத்தோடு செய்யின் உள்ளபடி அவற்றுக்குரிய பயனை ஒருவரு மடைய முடியாது. அவை சாம்பலிற் பெய்த ஆகுதிபோல வலமாம். எனவே எந்நிலையிலும் சித்தத் தெளிவைச் சிறிதுங் கலங்காது பாதுகாத்தலே ஸாதுக்களுக்குரிய முதற் கடமையாம். No one who occupies himself in *puja* to god and service to *sadhus* and so on with a very active and wandering mind, sacrificing in so doing the calm peace of the Supreme within his heart, will be able to reap the benefits that are the true purpose of those activities. They will be useless like sacrificial offerings poured onto cold ashes. Therefore in all situations the first duty of the wise is to preserve a clarity of mind that is not affected by the least disturbance.
- 57 ஆவரண மோக மழிந்தாலல்லது விக்ஷேபவேகம் விளியாதாகலின் அகமுகத்து நானாரென்னு மெய்ஞ்ஞான விசாரம் இடைவிடா தென்று மின்றியமையாது.
  - Unless its veiling delusion is destroyed the mind's wandering will not cease. Therefore it is indispensable always to incessantly perform the inward enquiry into true knowledge, which takes the form, 'Who am I?'
- 58 சிக்கன வாழ்க்கை செல்வப் பெருக்கும். A thrifty lifestyle will yield great riches.

59 selgong ward Nivas as Twi, 4 yg ong warish Nouns your. 60 600 60 von UB af on and Boumus - 40100 2mganibut of ostimes to my be husein 6h Amio SUAGONIAUTE BOND is 21 NICE North 2 moneounou of Bung Bond 22 way. 63 a 6 & mg gorage Billion & onomporton on ist in Bogunsonggilbagone unagna, His & w wing Boy Go tong od Lonn Wone Lug wagel Loot. 64 Lygor of wish Ligura Look Bu; Livari Daniel Brien of & on - or on 2 con or Going quillant in a a sind town out in Comple 200 CAN ingregues wood of on go Grooting Dan 2 mot igg wood or soil of in Carry whoof this for on on on groot and lon Ben Diong Digody a Gannie or Biguoujuy system 2 and way or y warmed for Bun Injujo 2 000 jag mrotalion. A iju 60 Bau wrong co So com o Jugagfin 2 un gagain dant works you Eng 2 minued Cu115/10

- 59\* அகத்தை அலங்கரிப்பார் ஆரியர்; புறத்தை அலங்கரிப்பார் பூரியர்.

  The high-minded are those that adorn themselves inwardly. The low-minded are those that adorn themselves outwardly.
- 60 மனம் பண்படுவதன்முன் வாக்குப் பண்பட வேண்டும்.
  Before the mind can be purified one's speech must be purified.

- 61 உத்தண்டமான ஊதாரிப் பேச்சு உளத்து வெளிற்றை ஒளியா துணர்த்தும். Impetuous and extravagant speech will not mask the mind's ignorance but only advertise it.
- 62 அறம் பொருளின்பங்களில் அலம்புத்தி வந்தாலன்றி உண்மையான வீடு பேற்றாசை உளத்தே உதியாது.
  - It is only when one has acquired a distaste for charitable works, wealth and pleasure that the true desire to gain liberation will arise in the heart...
- 63 ஒரு சிறிதளவுக்குப்பின் சிரவணமனனங்கள் நிதித்யாசனத்துக்குத் தடையாவதால், அந்நிலையறிந்து முமுக்கூக்களாலவை கடியத் தக்கன.
  - Since at a certain point hearing the truth (*śravaṇa*) and reflecting on he truth (*manana*) become a hindrance to abiding in the truth (*nididhyāsana*), it is proper for those who desire liberation to recognise when that time has come and abandon them
- 64\* கற்றவர் விழுங்கும் கற்பகக் கனியே! கல்லார் நெஞ்சில் நில்லானீசன் என ஆன்றோர் வாக்குகளில் வருங் கல்வி கல்லாமைகள் முறையே அபரோக்ஷானுபவமான ஞானாஜ்ஞானங்களையே உணர்த்துவன வன்றிப் பரோக்ஷமான சாஸ்திர ஞானாஜ்ஞானங்களையோ அன்றி அதனிலுங் கேவலம் எழுத்துப் படிப்பு வடிவான உலகிய லறிவறியாமைகளையோ சற்றும் உணர்த்துவன வல்ல. கற்பனா ரூபமான மனோமயப் பிரபஞ்சத்தில் உபசாரத்தாற் கல்வியெனக் கூறப்படுவது உண்மையில் கல்லாமையெனக் கண்டு அதனைக் கடியவே 'கற்றாரை யான் வேண்டேன், கற்பனவு மினியமையும்' என மணிவாசகப் பெருமான் அக்கல்வியையும் அதனை (மட்டும்) கற்றாரையும் மறுத்துரைப்பா ராயினர்.

'Sweet Fruit of the wish-granting tree of paradise, consumed by the learned ones!', 'Lord who dwells not in the heart of the unlearned!' Statements such as these by the great ones regarding learning and the lack of it refer, according to the context in which they appear, either to the direct, unmediated experience of knowledge and ignorance or else to the indirect experience of knowledge and ignorance revealed by the scriptures. They do not refer at all to the worldly knowledge and ignorance which takes the form merely of the reading and writing in which those statements are expressed. That which is referred to euphemistically as 'learning' in the world of the mind, which is purely a mental creation, is in reality only ignorance. It was on realising this misunderstanding and desiring to correct it that the noble Manikkavacagar rejected that knowledge and those who learn (only) that, declaring, 'I have no desire for the company of the learned. Of what is to be learned, I know enough already!'

74 Liver one owork Long of one we go Go Ling on gwarin Brom Be in Liquesty wort woneyed son loom productions Hilisa one wie sigem wie is him to ongujo compromover And MA. 65 Hond ow savin Elin & En Gli Gain Gly ing. bb giologounais cononice growing por on on B sight Equinarios of & Frist on and y Barry Quill arzendikamie anin wingsi ung jong way gyg gio u anggong Ber wij y gygin 49 governt orgen On & 12 20 as de be 67 seglyiday & of schown & En &w. 68 aug one is expositio. 69 sprime shi & To ogens Bid on Bigaleg. 71 Jing Char En Eward Sommubargo on www. Ida Cisto water 2000 dig sa bysou lewish non gish of in Doing co to Digt & Chronaria Dione le monte un grond qui Done uso ginggoi Gigario 72 sist vy wood zoncon con on organg word rigard wast you is sign the dough

65 ஆசையை வென்றோன் அகிலமும் வென்றோன். He who has conquered desire has conquered all.

66 தம்மனுபவங் கொண்டே தாமொழுகல் அறிஞர்க் கழகிதே யாயினும் – ஒரு சிலர்க் குணவாவது வேறு சிலர்க்கு விஷமாகக் காண்டலான் – மற்றவர் பக்ஷத்தை மறுத்துத் தம் பக்ஷத்தையே வற்புறுத்துதல் புத்தி மான்களுக்குப் பொருந்துவதன்றாம்.

It is a virtue in the learned to base their actions on their own experience. However, realising that one man's sweetmeat is another man's poison, the wise will not find it appropriate to insist on their own point of view whilst rejecting that of others.

67 அறிவுக் கறிகுறி அலையா நிலையே.
An undisturbed mind is a sign of true knowledge.

68 பொறுமை பூஷணம்.

Patience is an adornment.

69 விதண்டை விலக்கு. Avoid disputation.

70 ஆவேச நீர்களருந்தாதே.

Do not consume intoxicating beverages..

71 ஏற்கெனவே இயல்பாக ஆணவமலத்தின் மயங்கிக் கிடக்கும் மக்கள் அபின், கஞ்சா முதலிய மயக்க வஸ்துக்களிற் பின்னும் மகிழ்ச்சி கொள்ளல் இம்மை மறுமை யிரண்டிலும் இடையறாத் துன்பத்துக் கேதுவாம்.

When people who are already naturally held in delusion by the egoic principle ( $\bar{a}nava\ malam$ ) take opium, ganja and other intoxicating substances and experience happiness as a result, that is the source of ceaseless suffering in both this life and the next.

72\* சாந்திவடிவான ஆன்மசுக மொன்றே விதவிதமான பல்வேறு விஷயங்களிலும் அனுசூதமாகி அனைவராலு மனுபவிக்கப் படுகின்றது. சாந்த சித்தர்களான ஞானிகளன்றி வெறி கொண்டாற் போன்ற விஷயிகள் அவ்வுண்மையறிய மாட்டார்.

That which is actually being experienced by all in the many and varied sensory experiences that occur continuously, one after the other, is in reality only one, the bliss of the Self, whose nature is peace. Only those *jnanis* who have attained the peace [of the Self] will realise this, not those who wallow in sense impressions as if possessed.

Allow DIN on a modeling & my of Instaggitonion growthough any Chamilay Burning New Xis Hingmans 73 grailo trais 24 grununt of in la oring Tomorais Hy Go wy s grainy His own is alove is Bougony. Hy HUNDLONDED DELLOUEN ging as Equation Burnet & Egg & woon out Dignagg own Can eggginacio Cargiony. 218 En stang grant 14 bagan ward who work tom for y Even LAGGEVAN MANGO STY GONANT WART De on to in si Go to approprio Deway on on you work. 75 Anoug 10 mono or in en wood of u 4 0 is ge is is 6481. 07 000 Bay Denys havir 49 99 98 con myg BIL BASIANOUT DILANCIGO DON ANTUCES 1930 or grow way of or waris Squatura alghow ont w Exositio. 76. போது மென்ற மனமே பான்செய்யு மடுத்து. Il oting to Bought of and o was Dongalors Gha Loor wyigg wrane walg. B CUMS

73\* ஆன்ம சுகம் அனுபவமாக வில்லை என்னுமெண்ணம் அறவே யழிந்தாலன்றி அவ்வனுபவம் விளங்குவதன்று. அது சுபாவமாகவே துய்க்கப் படுவதன்றி விஷய சுகம் போலக் கிருத்திரிமமான சித்த விருத்தியோடு கூடித் துய்க்கப் படுவதன்று. அதுவே அதற்குத் தடை.

Unless the thought that one is not experiencing the bliss of the Self is totally eradicated, that experience will not become manifest. It can only be experienced as one's own authentic nature. It cannot, like the pleasure derived from sense objects, be experienced in conjunction with the movements of the fraudulent mind. The latter is a barrier to the former.

74 கரதலாமலகங்காணக் கண்ணாடி வேண்டாதது போல ஸ்வயமே அறிவொளியான ஆன்ம ஸ்வரூப மறியவும் அயலறி வொன்ற வசியமில்லை.

Just as there is no need of a mirror to see a *nelli* fruit in the palm of the hand, neither is there any need of any external knowledge to know that one is oneself the light of consciousness, the Self, *Atma svarupa*.

75 சாஸ்திர ஜாலம் எல்லையின்றிப் பரந்தடர்ந்த காடு. எனவே முமுக்ஷுக்கள் புத்தித் தடுமாற்றத்துக் கேதுவான அக்காட்டின் வெளிப்பட்டுத் தத்துவ ஞானிபாற் றத்துவ முணர்ந்தே பாசபந்த விடுதலையடைய வேண்டும்.

The vast proliferation of holy scriptures is like a broad, dense forest that extends without limit. Therefore those who desire liberation should leave that forest, which is the cause of their mind's delusion, learn the truth from

a realised sage ( $tattva \tilde{n} \bar{a} \underline{n} i$ ) and gain release from worldly bondage.

- 76 போதுமென்ற மனமே பொன் செய்யு மருந்து.
  A contented mind is a golden panacea.
- 77\* எங்கும் நிறைந்து எல்லாம் வல்ல இறைவனாந் தலைவனை மறந்து வாலாட்டாதே.

Do not 'wag your tail' (act pompously, put on airs), forgetting our Master, the all-pervading, all-powerful Lord.

78 шкізді депивыд пина діобротопот довона пови голий во вами групому воть in is the individual with it was it was in a wall and and anonyNo Bois Polong gioliza is Gulla ыпормотыва виндина Этомотый от Unique On ogs Eggio Bragna XIONA A Groung Bush mio degin obriga Biga analauis au Bioungo io அமாற்றத்துக்கிடமாய் விறுக்கல் முடிவதாம். 79 Hb Bong or you wood of a a sol @uis; of of my Ny nojonie sino Con Coo. 80 Anis daniy (Caring & DA GALIO) of BANULY Grage on i Bawoin or frege noor of non apilon one Gunnit twith guing Gongo to high good mildon of any low God w manggroon way 6 81 senjanovi um 6 Ba Gigani seenggio um 82 siver of ging swarring in once in Dem and my sign Eg stronggrand or grid. 83 existais blowy way on a) of good of big griste is ghown Gyraid En Gundis 84 Q First Granings Sugg States Stario 2: 400 Homilian ottor storeno

78\* மாந்தர் அற்ப சக்தராய்த் தம்மதீனமான தம் மனத்தையே மாற்றிக் கொள்ள ஆற்றலற்றிருக்கையில், முடிவிலாற்றலுடைய ஈசுவரா தீனமான வெளியுலக நிகழ்ச்சிகளைத் தம்மிஷ்டம் போல மாற்றி யமைக்க முயற்சிப்பது முதலே அறியாமையின் பாற்பட்டு ஏகதேசம் காக தாலிகமாக (காகம் உட்காரப் பனம் பழம் விழுந்த கதை) ஈசுவர நியதியும் அதற்கொத்திருந்தாலொழிய பெரும்பாலும் ஏமாற்றத்துக் கிடமாய் வீணாகவே முடிவதாம்.

Human beings, being very weak and lacking the ability to reform their own defective minds, attempt to mould the events of the outside world to suit their desires, even though these events are the sole property of the Lord, whose powers are without limit. Initially it may happen that, unknown to them and quite by accident, the will of the Lord and their own desires coincide, like the crow and the palmyra tree (the story in which the palmyra fruit happens to fall just as the crow alights on it). But by and large such attempts are fruitless and lead only to disappointment.

79 அகந்தை வடிவ மனம் ஜீவ சொரூபம்; அறிவு வடிவ உளம் ஆன்ம சொரூபம்,

The essence of the personal self  $(j\bar{\imath}va)$  is the mind whose form is the ego. The essence of the Self is the Heart, whose form is consciousness.

80 பிறப்பிறப்பு (தோற்ற வொடுக்கம்) ஆரோபப் புருஷனுக்கே யன்றி அதிஷ்டானத் தாணுவுக்கின்மை போலச் சம்சார பந்த மோக்ஷமும் கற்பித ஜீவனுக்கன்றி அநாதிமல முத்த யதார்த்தான்மாவுக் கின்றாம்.

Birth and death (arising and subsiding) are attributes only of the mistakenly perceived individual ( $puru\bar{s}a$ ), not of the underlying substratum. In the same way, worldly bondage and liberation are attributes only of the imaginary personal self ( $j\bar{v}a$ ), not of the true Self, which is eternally free of all defilement.

81 அறிவைப் பறிகொடுத்தார் அனைத்தும் பறிகொடுத்தார்.

The loss of true knowledge is the loss of all that is.

82 அப்பாலறிதற் கயலென்றுமின்மையின் அறிவை யறிவதே அனைத்து மறிவதாம்.

Since there exists nothing apart from itself for it to know, to know consciousness is to know everything.

83 ஆங்காங் கலையுமறிவை தன்னகத் தூங்கூங் குலையா தொடுக்கலே யோகம்.

To restrain the attention that wanders hither and thither, so that it remains still and unwavering within one's heart — that is *yoga*.

84 செல்வ மென்பது சித்த விகாசம்.

True wealth is the blossoming of awareness.

85 of a GOB ARIO FORMINAGENIBA. 87 Biralloon minon to gollo Halowood Quin ours som of Dongslor & Bo win Dig stage Gyoru on now no for boris Usaggood on you of Niuga Con grove, Die Can wy ones & an good or win Boyg sne Loop Weroot & vorymontwie sigg loney. 21 21 cm i vonen wy wil om ing Ba ungenig privarioned 200 600 66. 88 of Com Bui University of wing gio a 5 cg & soglan Still 82 mil Brain 2 Ll 1 1 N Dog & GANG குக் டுவுவம் முறில் முறிவழ்த் விக்குல் வ குத்தமழும் Boile Briggi con Dominorio. 89 Hilluror win vomeric 49 Florish Bil woodie vurone ggil sid a voorturon 90 Dampartor Bird Que & Quitabors. 91 unoville Quiring mon unevilled estardordio. 92.2 டுவப்பொடுள்கப் டுற்பத்திலயமன்றி காடப் wie of gradio Honoros springgorio; erosical, Honormayio 2 ornanouli distanta taglobo 16.

85 ஜீவனொடுக்கம் சிவ லிங்கத்துள்ளே.

It is within the Siva lingam that the personal consciousness  $(j\bar{i}va)$  is absorbed.

.86 அறிவினுக் கெல்லை அமைதியின் சால்பு.

To whatever degree you possess right knowledge, to that degree will your peace be profound.

87 நல்வினையுள்ளும் தவம், அவமெனச் செயல்வகை இரண்டு. இறைவனைக் குறித்தியல்பாக நிகழும் நிட்காமிய கன்மமான பதி புண்ணியம் சித்தசுத்தி முதலிய வாயிலாற் கிரமமாகச் சீவனைப் பாசபந்தத்தினின்று விடுவிப்பதாலே தவமும், இம்மைக்கோ மறுமைக்கோ தன்னலங் குறித்த காமிய கன்மமான பசு புண்ணியம் அத்தனையுள் அவனைப் பின்னுமிறுகப் பிணிப்பதாலே பாரமார்த்திகப் பான்மையில் அவமுமாகும்.

'Good deeds' fall into two categories, those that constitute austerities (tavam) and those that are a waste of time (avam). To free the personal self  $(j\bar{\imath}va)$  from its worldly bondage in due fashion by such means as maintaining purity of mind and performing service to the Lord through selfless actions which occur in one spontaneously, constitutes tavam, austerities. But since selfish actions, designed solely to be of benefit to oneself, whether in this life or the next, only further tighten one's fetters, they are in the highest spiritual sense avam, a waste of time.

88\* ஒழுங்குறப் பலப் பிராப்தி பரியந்தம் நெடிது சாதனை செய்ய வேண்டுவோர் உடலை நலனுறுத்திக் கொஞ்சிக் குலாவாமலும் நலிவுறுத்தி வீணில் வருத்தாமலும் நடுப்பட நடத்திச் செல்ல வேண்டும்.

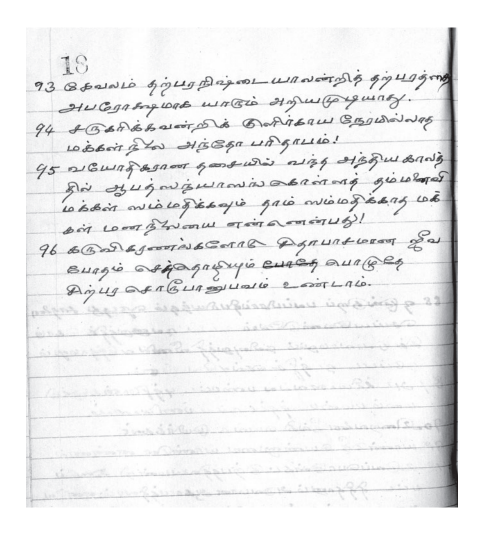
Those who desire to perform prolonged *sadhana* in the prescribed manner until they accomplish their object should proceed treating the body in a moderate manner, being neither indulgent and over-pampering it nor mistreating it by harming it unnecessarily.

89 அடக்கியாள வல்ல பண்பட்ட புத்திமான்களுக்கு மனம் பயன்படத்தக்க நல்ல பணியாளாம்.

For those of refined intelligence who have gained full mastery over their mind, the mind is a faithful servant, worthy of being employed by them.

- 90 இறைவனை நீங்கி யெவரு முயிர்க்கலர். No one exists separately from the Lord.
- 91 யாண்டு நீ யெண்ணுவை யாண்டுள னண்ணல். Wherever you place your attention, there the Lord is.
- 92 உருவப் பொருள்கட் குற்பத்திலயமன்றி இடைப்பட்ட திதி தானும் அருவமான ஆகாயத்திலாம்; எனவே அவை யாவும் உண்மையில் அவ்வாகாசாத்மகமாம்.

All phenomena that possess form exist in the formless space, not only upon their arising and subsiding but also during the intervening period of their existence. Therefore all are in reality of the nature of that space only.



- 93 கேவலம் தற்பர நிஷ்டையாலன்றித் தற்பரத்தை அபரோக்ஷமாக யாரும் அறிய முடியது.
  - No one can have the direct experience the Supreme Reality other than by abiding as that Supreme Reality ( $tatpara\ nisth\bar{a}$ ).
- 94 சருகரிக்க வன்றிக் குளிர் காய நேரமில்லாத மக்கள் நிலை அந்தோ பரிதாபம்!
  - Alas for the fate of those people who have the time only to gather dry leaves but no time to [light a fire and] fend off the cold.
- 95 வயோதிகரான தசையில் வந்த அந்திய காலத்தில் ஆபத்ஸந்யாஸங் கொள்ளத் தம் மனைவி மக்கள் ஸம்மதிக்கவும் தாம் சம்மதிக்காத மக்கள் மன நிலையை என்னென்பது!
  - What might we say of the state of those people who in old age, during their final moments, when even their wife and family consent to it, refuse to renounce the world even on their deathbed (*āpad sannyas*)?
- 96 கருவி கரணங்களோடு சிதாபாசமான ஜீவ போதம் செத்தொழியும் பொழுதே சிற்பர சொருபானுபவம் உண்டாம்.
  - The nature of the supreme consciousness will manifest only upon the destruction of the individual consciousness ( $j\bar{\nu}a$ ) which is the reflection of that supreme consciousness in the faculties of mind, sense and action.

#### Notes

The following notes perform a variety of functions: they give the source of the quotations employed by Muruganar in the course of the text, for which generally he gives only the author's name or the work in which they occur and in some cases, no identification at all; they give glosses for rare or unusual words; they note textual variations between the original MS and the printed version published by Sri Ramanasramam and they give additional, explanatory material, suggested by the content of the saying in question.

1

God 'with form' is said here to be a product of pure  $m\bar{a}y\bar{a}$ , a term which in Siddhanta designates the first group of *tattvas*, universal constituents, to emerge in the process of manifestation and which are unconditioned aspects of the supreme Sivam itself. However, though Muruganar gives room for cutta māyā to be interpreted in a Siddhānta sense, it should primarily be interpreted in an Advaitic one, which is simpler, deeper and more in line both with the import of this passage and with Sri Ramana's teachings in general. The primary interpretation of  $m\bar{a}y\bar{a}$  in the context of Sri Ramana's teachings is that it is nothing other than mind, of which the root is ego, so what Muruganar is implying in this passage is that God with form or with attributes is a product of our rising as ego, just as everything else is. As Bhagavan says in verse 26 of Ulladu Narpadu: அகந்தை உண்டாயின், அனைத்தும் உண்டாகும்; அகந்தை இன்றேல், இன்று அனைத்தும். அகந்தையே யாவும் ஆம் – If the ego arises, all else will arise. If the ego is not, nothing else will exist. The ego, truly, is all. The reader is also referred to verse 8 of *Ulladu Narpadu* in which Sri Ramana makes it clear it that the worship of God in name and form cannot lead to the final truth, which can only be gained be merging with the Supreme through the process of self-enquiry in which the ego is annihilated...

It is therefore not correct to say that God with form or attributes is appirākirutam < Skt. aprākṛta-transcendental, beyond nature and to term it so is a form of aupacārikam < Skt. aupacārika - 'A kind of metonymy by which the attributes of one are spoken of as those of something or someone connected with it,' *Tam. Lex.* The term 'transcendental' can strictly only be applied to the Absolute, Paraśivam in Siddhānta or Brahman, the Self in Advaita

It may be noted that in giving room for a Siddhānta interpretation while actually expressing an Advaitic view, Muruganar was following a long-established tradition among Tamil Advaitins such as Kannudaiya Vallalar and Tayumanavar.

4

ஆயிரம் பொன் — a thousand gold pieces is here employed in a figurative sense, to indicate something of great worth. The phrase occurs in proverbs such as யானை இருந்தாலும் ஆயிரம் பொன்; இறந்தாலும் ஆயிரம் பொன் — Living or dead, and elephant is worth a thousand gold pieces.

9

The Tamil quotations are from Māṇikkavācakar's Śiva Purāṇam, l. 89 and Piṭitta Pattu, l.16.

The term sakalam - manifold, divided refers to waking and dream, in which awareness is divided and diversified into awareness of many things and  $k\bar{e}valam - single$ , solitary, undivided, refers to dreamless sleep, in which awareness remains as the only one indivisible whole. Compare Ulladu Narpadu, v.12, in which Sri Ramana warns against the tendency of people to assume that the Self, since it transcends the world of the senses and the resultant phenomena, must be essentially empty or void in nature, whereas in reality the opposite is the case. It is the infinite potential which makes all universes possible and yet is untouched by them.

— அறிதறகு

அறிவித்தற்கு அன்னியம் இன்றாய் அவிர்வதால் தான் அறிவு ஆகும். பாழ் அன்று அறி.

Since it shines without anything other which it knows, or which it makes known, the Self is [true] knowledge. It is not a void. Know thus.

See also the words of Sri Ramana recorded by Devaraja Mudaliar in *Day* by *Day with Bhagava*n, *21st July, 1946*:

In all books on *Vedanta* you will find this question of a void or of nothing being left, raised by the disciple and answered by the Guru. It is the mind that sees objects and has experiences and that finds a void when it ceases to see and experience, but that is not "you". You are the constant illumination that lights up both the experiences and the void. It is like a theatre light that enables you to see the theatre, the actors and the play while the play is going on but also remains alight and enables you to say that there is no play when it is all finished

10

This saying echoes Talks with Sri Ramana Maharshi, 594:

D.: Are not the Brahmins considered to be the priests or intermediaries between God and others?

M.: Yes. But who is a Brahmin? A Brahmin is one who has realised Brahman. Such a one has no sense of individuality in him. He cannot think that he acts as an intermediary.

12

See Muruganar's *Vritti Urai* to Sri Ramana's *Arunachala Akshara Manimalai*. In the commentary on v. 41 he says:

[Unlike bhakti], parabhakti – in which one dwells with the Lord as one's own nature in the infinite peace of the Self – is not different from  $j\tilde{n}\bar{a}na$ . Due to the loss of the personal self, there is in it no trace whatsoever of the ego, the individualised 'I', nor of the desire to reach the Lord on the dualistic level, as if he were other than oneself, nor of the fatigue that arises from that. From the point of view of actual experience parabhakti is one with jñāna. It should be realised that the disparity in names has arisen through the different methods of spiritual practice, which are devotional in nature [in the case of bhakti], and through apparent differences on the dualistic level, which occur only in the perception of others, due to their being under the influence of conditioning factors (*upādhis*). Thus the difference between the two is in name only. There is not the slightest difference whatsoever in their actual meaning. Both are the blossoming of pure love, manifesting within the Self as one's own nature, through the experience of identity with that Self, which is being-consciousnessbliss.

15

This is saying 54 from Konrai Vēntan by Auvaiyyār.

19

விவத்தை, Skt. *vyavasthā* means *fixity, firm basis, settled principle*. Since the mind is purely the imagination of the *jīva*, there is nothing less founded in Reality than it, and therefore nothing with a less firm or fixed basis.

A கிருத கிருத்தியன், Sanskrit *kṛtakṛtya* means literally *one who has done* what needs to be done, i.e. one who has accomplished his object.

The phrase அற்றம் பார்த்து – looking out for the opportunity is reminiscent of *Tiru-k-kural* 1187:

விளக்குஅற்றம் பார்க்கும் இருளேபோல் கொண்கன் முயக்குஅற்றம் பார்க்கும் பசப்பு Just as darkness the absence of a lamp awaits, this pallor bides the absence of my Lord's embrace.

### 20

The Tamil quotations are from Māṇikkavācakar's *Tiru-k-kōttumpi* ll. 22-23 and l. 35.

#### 22

The text அடியாற்பாற் has been amended to அடியார்பாற்.

Since the guru is not different from the Self and since his grace will automatically be transmitted through his mere presence to those who are mature enough to receive it, there is no need for the guru to make any conscious attempt to communicate that grace.

### 25

The quotation is from பிரார்த்தனைத் திருவகவல், ll. 287-8, the sixth poem in ஸ்ரீ ரமண சந்நிதிமுறை, Muruganar's long series of poems in praise of Sri Ramana, which is modelled loosely on the format of the *Tiruvācakam* of Māṇikkavācakar. The quotation is appended by the editor of the printed Tamil edition and is not in the original manuscript.

### 31

பிரகடனம் < Skt. prakaṭana means announcement, advertisement, Tamil விளம்பரப்படுத்துகை. Muruganar suggests that, whatever their individual gifts and abilities, sadhakas should eschew any form of 'self advertisement' as it is known in English.

### 36

The first part is a quotation from verse 28 of Auvaiyār's *Nalvali*.

உண்பது நாழி உடுப்பது நான்கு முழம் எண்பது கோடி நினைந்து எண்ணுவன — கண்புதைந்த மாந்தர் குடிவாழ்க்கை மண்ணின் கலம்போலச் சாந்துணையும் சஞ்சலமே தான்.

A measure of grain to eat and four cubits of cloth to wear are all a man needs. Yet his thoughts multiply a billionfold. Living life blindly, his domestic life is as fragile as a clay pot, he suffers till the day he dies.

Auvaiyār's verse in turn reflects verse 189 from the Tamil Sangam collection Puranānūru, which compares the life of a king to that of a peasant. All either really requires is a measure of food to eat and two sets of clothes to wear, உண்பது நாழி உடுப்பவை இரண்டே. Nothing is certain in life, therefore the only worth of riches is that they can be given to others. In the same way, Muruganar advises the sadhaka to be satisfied with the basics in life, knowing that any further acquisitions will only compound his suffering.

37

Another proverb is quoted here. An unruly bullock which throws off its load will be rewarded only with a greater load later. In the same way a disagreeable person will eventually reap the reward of his behaviour. Therefore there is no need to reprimand or reject him.

43

செத்திலாப் பத்து – *I have not died* is hymn 23 of the *Tiruvācakam*, composed after Lord Śiva, in the guise of a Saivite guru, had departed for Mount Kailash after giving him initiation. The verse of Pattinattu Adigal here referred to is as follows:

ஆவியொடு காயம் அழிந்தாலும் மேதினியில் பாவி என்று நாமம் படையாதே - மேவியசீர் வித்தாரமும் கடம்பும் வேண்டா மடநெஞ்சே செத்தாரைப் போலே திரி.

Foolish heart, even if life and body both are lost, do not earn for yourself the name of 'sinner' in the world. Whether great wealth or misfortune befalls, be not concerned. Move about like a walking corpse.

45

சுருங்கச் சொல்லி விளங்க வைத்தலே is a slightly amended version of the first line of v. 13 of the grammatical work *Nannūl*, which lists the ten beauties of style, of which these are the first two given.

50

The quotation is from hymn 23 of the *Tiruvācakam*, கோயில் திருப்பதிகம் – *The Sacred Temple Lyric*, ll. 37-8.

55

56

விக்ஷேப வேகத்துடன் — with an active and wandering mind. விக்ஷேபம் is from the Sanskrit vikṣepa meaning casting, throwing, discharging, extension, projection. It refers here to the innate tendency of the mind to projects its own mental world, masking the underlying reality of the Self. For Muruganar the meaning of this word is synonymous with the waking state:

"...waking state (*vikṣepa*) projects the imaginary differentiated phenomena, consisting of the triads (seer, thing seen, seeing etc.), like a moving picture show, upon the changeless screen that is the ground of all that is, thus entirely concealing it, so that to the reflected consciousness [of the *jiva*], they are perceived as real.' (Footnote to the *Pāyiram* of *Aruṇācala Akṣaramaṇamālai Virutti Urai*.)

Muruganar's point is that any activities which merely exacerbate this tendency of the mind to wander and project are self-defeating and should be avoided

59

The word அகந்தை – ego in the text has been amended to அகத்தை – the inner, which is the correct reading of the MS. Moreover, to say that the high-minded adorn the ego is patent nonsense.

64

கற்றவர் விழுங்கும் கற்பக கனியே is the first line of the second verse of Centanar's homage to Śiva at Tiruvīlimilalai, *Tiruvīlimilalai Tiruvicai-p-pā* from the 9th *Tirumurai*. The second quotation is from Jñāṇasambandhar, 3:40:3:

கல்லா நெஞ்சில் நில்லானீசன் சொல்லாதாரோடு அல்லோம் நாமே.

The Lord dwells not in the heart of those that have not studied [Him]. We shall not remain with those who speak not [his holy name].

The reference to Māṇikkavācakar at the end is from v. 3 of திருப்புலம்பல் — *The Sacred Lament*.

#### 72

The word  $\underline{\text{Momego}}$  is from Sanskrit  $anusy\bar{u}ta$  – woven together regularly and uninterruptedly. All experience is fundamentally experience of the Self. Sri Ramana compares this to the manner in which all sweet things are sweet only because they all contain sugar. Just as all things made out of sugar taste sweet, all experiences are founded upon the bliss of the Self, whose nature is bliss. Thus the Self imparts its bliss to itself, in the form of the  $j\bar{v}a$ .

You make all kinds of sweets of various ingredients and in various shapes and they all taste sweet because there is sugar in all of them and sweetness is the nature of sugar. And in the same way all experiences and the absence of them contain the illumination which is the nature of the Self. Without the Self they cannot be experienced, just as without sugar not one of the articles you make can taste sweet. The Teachings of Bhagavan Sri Ramana Maharshi in His Own Words, edited by Arthur Osborne, Sri Ramanasramam, 2002, p. 134.

Because the flow of experiences is apparently seamless and uninterrupted, the individual rarely gains any hint of this underlying reality, See also *Conscious Immortality*, pp. 128-9:

You are yourself the source of all your happiness, whatsoever it be, and not external things. Even when you imagine that some external object has given you the happiness, you are mistaken. What happened really is that unconsciously that object brought you back for a flash to yourself, borrowed the happiness and thus presented it to you. The happiness came as a shadow to you, why not look to the source, the Self, and realise it?

#### 73

The printed version differs at two points from the manuscript. The word சுபாவமாகவே — as one's authentic experience appears in the printed version as simply சுபாவமே — one's authentic experience.

In the phrase சித்த விருத்தியோடு கூடித் துய்க்கப் படுவதன்று — cannot be experienced in conjunction with the movements of the fraudulent mind the adverbial participle கூடி is incorrectly rendered as வடி.

#### 77

The MS has நிறைது with a *pulli* over the ந். The printed version corrects this to நிறைந்து, adding in the missing ற்.

### **78**

The story of the crow and the palmyra tree occurs in literature and folklore in many variations and in many contexts. In some versions the story is that the tree falls as the crow lands on it. However the basic idea is that man erroneously tends to assume cause and effect where it is in reality nonexistent. In the over arching context of the Self and the individual this wrong assumption applies to all the phenomena that are perceived, since the source of all activity is the Self and therefore no single cause can be legitimately adduced for anything that occurs, or alternatively, one must assume for everything an infinity of causes, which amounts to the same thing.

The words in brackets are a gloss added in the printed version and are not in the original MS.

### 88

Following the MS the text has been amended from கொஞ்சிக் குலாவலும் – (the act of) pampering (verbal noun) to கொஞ்சிக் குலாவமலும் – not pampering (negative adverbial participle) for the sake of both the sense and the grammar. Muruganar's clear intention is to say that the sadhaka should treat the body neither in too indulgent nor too harsh a fashion. பலப் பிராப்தி Skt. phāla prapti = காரிய சித்தி – the accomplishment of one's object.